
LES CAHIERS DU MIDEO

LE
S

 C
A

H
IE

R
S

 D
U

 M
ID

E
O

Edited by Emmanuel Pisani, Michel Younès, Alessandro Ferrari

7
2025

7

2025

Islam and Fraternity:  
Impact and Prospects of the Abu Dhabi Declaration

Proceedings of the PLURIEL Conference,  
Abu Dhabi, 4-7 February 2024

Institut français d'archéologie orientale

Institut dominicain d'études orientales 



Islam and Fraternity: Impact and Prospects  
of the Abu Dhabi Declaration

Proceedings of the PLURIEL Conference,  
Abu Dhabi, 4-7 February 2024

LES CAHIERS DU MIDEO 7



Edition

Emmanuel Pisani, Michel Younès, Alessandro Ferrari

Islam and Fraternity: Impact and Prospects  
of the Abu Dhabi Declaration

Proceedings of the PLURIEL Conference,  
Abu Dhabi, 4-7 February 2024

INSTITUT FRANÇAIS D’ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

2025

LES CAHIERS DU MIDEO 7



Secrétaires de rédaction
Antoinette Ferrand
Simon Conrad
Amr Zakaria

Pour les échanges et toute correspondance avec l’Institut,  
prière de s’adresser au secrétariat du MIDÉO, 

1 rue al-Ṭarābīšī, ʿAbbāssiyya B.P. 18, 11381 Le Caire, Égypte, 
Téléphone : (+20 2) 24 85 78 25 ou (+20 2) 24 83 43 69

Courriel : mideo@ideo-cairo.org / Sites : www.ideo-cairo.org
Catalogue en ligne de la bibliothèque : https://ideo.diamondrda.org/

©	INSTITUT DOMINICAIN D’ÉTUDES ORIENTALES
	 INSTITUT FRANÇAIS D’ARCHÉOLOGIE ORIENTALE

	 LE CAIRE, 2025

	 ISBN 978-2-7247-1188-2
	 ISSN 1782-169X



LES CAHIERS DU MIDEO 7

Sommaire

Liminaire. Le choix de la fraternité .......................................................................	 1

1 
APPROCHES THÉOLOGIQUES, PHILOSOPHIQUES 

ET RELIGIEUSES DE LA FRATERNITÉ

Jean Jacques Pérennès o.p. 
De la déclaration « Nostra Aetate » au « Document » d’Abou Dhabi. 
Relecture d’une trajectoire historique et théologique  
dans l’approche catholique du dialogue islamo-chrétien ....................... 	 9

Marie-Dominique Minassian
Et le Verbe s’est fait frère. La fraternité vécue à Tibhirine .............	 29

Dirk Ansorge
Protection of Places of Worship in Secular Law and Religious 
Tradition: Theological and Legal Reflections on a Detail  
in the Abu Dhabi Declaration on Human Fraternity .......................	 49



	 VI	 les Cahiers du MIDEO 7

P. Benjamin Latouche
Le dialogue intra-religieux en vue d’une fraternité interreligieuse. 
Le cas de la Mission Ismérie ...............................................................................	 71

Ali Mostfa
La fraternité dans le contexte islamique. Défis et perspectives  
d’un principe controversé ......................................................................................	 85

Michaela Quast-Neulinger
More of the Same? Reading the “Document on Human Fraternity”  
in the Context of Women’s Rights and Interreligious Dialogue .... 	 107

وسيم سلمان
131 التعدّديةّ والأخوةّ والحوار في فكر الإمام الطيبّ ........................................................	

ريتا فرج
 يواكيم مبارك والمجمع الفاتيكانيّ الثاني. التعقيبات والتأصيل

151  لإبراهيميةّ الإسلام ..........................................................................................................	

يل بيزاني يمانو إ
181 الأخوةّ والصلاة في مدرسة كريستيان دو شيرجيه ....................................................	

2 
ENJEUX GÉOPOLITIQUES,  

JURIDIQUES ET DIPLOMATIQUES

Diego Sarrió Cucarella
The “Document on Human Fraternity”: A Roadmap  
toward a Better Future or an Impossible Utopia? ................................	 201

Ibrahim Gemeah
Al-Azhar’s Sacred Diplomacy: Faith, Power,  
and Peacemaking in Central Africa ...............................................................	 231



sommaire	 VII

Alessandro Ferrari
The “Document on Human Fraternity” and the Arab Spring: 
A Challenge from an Expanded Mediterranean ...................................	 249

وائل صالح
269 	.... أنماط التدينّ في العالم العربي وأثرها في استقبال إعلان أبوظبي للعيش المشترك 

3 
RÉCEPTIONS, PRATIQUES  

ET DYNAMIQUES SOCIALES

Dominique Avon
Azharis. Représentations du christianisme et aléas  
du dialogue islamo-chrétien (années 1930-années 2020) ...............	 291

Jaime Flaquer
Enquête sur la réception du « Document sur la fraternité humaine » 
d’Abou Dhabi parmi les communautés musulmanes d’Espagne ..... 	 331

Livia Passalacqua
La fraternité dans le Bulletin du Ribāṭ es-Salām  
et son lien avec le « Document » d’Abou Dhabi  
sur la coexistence entre chrétiens et musulmans ...................................	 357

Youssef Boutahar
Re-Defining the Notion of “Equal Citizenship”  
in Post-2011 Morocco: A Critical Reading  
of the Marrakech and Abu Dhabi Declarations ....................................	 369

أمين الياس
يةّ  ة. بداية بزوغ لأسس حداثو َّ  من أخوةّ الإيمان إلى الأخوةّ الإنساني

391 	........................................................................................ في الخطاب الإسلاميّ المعاصر 



	 VIII	 les Cahiers du MIDEO 7

Antonio Angelucci
Fraternité humaine et développement durable à l’horizon 2030.
Perspectives théologiques ou stratégies géopolitiques ? ....................	 423

Antonio Cuciniello
The Abu Dhabi Document as a Pedagogical  
and Educational Tool in the Italian Multicultural School .............	 441



LES CAHIERS DU MIDEO 7

Cinq ans� jour pour jour après la signature du « Document sur la 
fraternité humaine » par le pape François et l’imam d’al-Azhar, 
Ahmad al-Tayyeb, le 4 février 2019, la plateforme internationale de 

recherche sur l’islam PLURIEL a décidé d’orienter ses travaux sur l’impact de 
cette déclaration et sur les perspectives qui en découlent. En cette dixième 
année d’activité, cette plateforme, qui regroupe deux cents chercheurs répartis 
dans vingt-cinq pays, cherche à promouvoir la pensée moderne sur des 
questions qui concernent l’islam et son rapport à la société, à la politique et 
aux autres traditions religieuses. Depuis son lancement, elle se veut un lieu 
d’échange entre experts académiques de disciplines différentes – en sciences 
sociales, politiques, religieuses –, avec une attention particulière portée au 
croisement des approches et des méthodologies. Elle privilégie les échanges 
entre des universitaires et les différentes composantes de la société, avec une 
politique de dissémination du savoir. Elle favorise aussi l’interaction entre 
des universitaires de cultures, de civilisations, de religions (ou absence de 
religion) différentes.

Liminaire

Le choix de la fraternité



	 2	 les Cahiers du MIDEO 7

Après avoir travaillé la question de la pluralité en islam à Lyon en 2016 1, 
puis celle de l’appartenance en islam à Rome en 2018 2, nous avons étudié la 
question de l’islam et de l’altérité à Beyrouth en 2022 – rencontre que nous 
avions reprogrammée à cause de la pandémie de Covid et dont les actes sont 
désormais disponibles 3. Depuis ce dernier congrès, nous avons pris la décision 
de traduire nos travaux en trois langues : anglais, français et arabe. Mais nous 
n’avons réussi à publier que les interventions en français et en anglais à cause 
du déficit de chercheurs utilisant l’arabe. Le congrès d’Abu Dhabi marque une 
étape importante pour l’objectif qui consiste à faire de la langue arabe une 
langue officielle non seulement sur les pages de notre site électronique 4 – ce 
qui est réalisé depuis trois ans –, mais aussi dans la diffusion des travaux qui 
s’intéressent aux questions modernes et actuelles concernant l’islam.

Pourquoi le choix d’un congrès sur la fraternité ? Il faut reconnaître que 
la signature d’une déclaration commune constitue un fait unique. Dans le 
passé, il y a eu des lettres et des déclarations adressées par des chrétiens aux 
musulmans. La plus emblématique pour les catholiques, en raison de sa ré-
daction lors d’un concile œcuménique, est la déclaration Nostra aetate de 1965, 
qui définit et qui oriente les relations entre l’Église catholique et les autres 
religions 5. Nombreux sont les lettres et les discours adressés aux musulmans 
qui incitent au dialogue interreligieux et à la convivialité 6. Du côté musulman, 
un an après le discours de Ratisbonne, prononcé par le pape Benoît XVI le 
12 septembre 2006, la lettre dite « des 138 » a été adressée à l’ensemble des 
autorités chrétiennes pour les inviter à une parole commune autour de l’amour 
de Dieu et de l’amour du prochain 7.

1.	 Ali Mostfa, Ali & Michel Younès (éd.), L’islam au pluriel : foi, pensée et société. Actes du 1er congrès 
international de PLURIEL, 6-9 septembre 2016, Paris, L’Harmattan, 2018.
2.	 Michel Younès, Anna Hager, Laurent Basanese, & Diego Sarrió Cucarella (éd.), Islam et 
appartenances. Actes du 2e congrès de PLURIEL, 26-28 juin 2018, Paris, L’Harmattan, 2020.
3.	 Michel Younès, Ali Mostfa & Roula Talhouk (éd.), Islam et altérité : « Otherness ». Actes du 
3e congrès international de PLURIEL, 14-15 avril 2020, Beyrouth, Dar al-Machreq, 2024.
4.	 Pluriel, <https://pluriel.fuce.eu/?lang=ar>, consulté le 16 août 2024. 
5.	 Paul VI, « Nostra aetate. Déclaration sur les relations de l’Église avec les religions non 
chrétiennes », Le Saint-Siège, 28 octobre 1965, <https://tinyurl.com/26wsdc4z>, consulté le 
28 février 2025.
6.	 Conseil pontifical pour le dialogue interreligieux, Le dialogue interreligieux dans l’enseignement 
officiel de l’Église catholique. Du concile Vatican II à Jean-Paul II (1963-2005), documents rassemblés 
par Mgr Francesco Gioia, Solesmes, Éditions de Solesmes, 2006.
7.	 The ACW Letter. A Common Word Between Us and You. Disponible sur : < https://www.acom-
monword.com/the-acw-document/ > consulté le 16 août 2024. 



Liminaire	 3

Pour la première fois dans l’histoire, et à ce niveau de représentativité, une 
déclaration commune a vu le jour au nom de « la foi commune en un unique 
Dieu créateur », qui appelle à considérer l’autre comme un frère en humanité. 
Pour la première fois, on a vu apparaître ce que l’on pourrait appeler un « nous 
inclusif » qui s’appuie sur une théologie de la création et qui reconnaît le statut 
de l’autre comme croyant. À plusieurs reprises, le « Document » affirme en 
effet : « Nous, croyants en Dieu… », « Nous demandons… ». Après avoir dénoncé 
l’utilisation de la religion dans la mobilisation à la guerre, les deux signataires 
affirment : « Nous le demandons par notre foi commune en Dieu, qui n’a pas 
créé les hommes pour être tués ou pour s’affronter entre eux et ni non plus 
pour être torturés ou humiliés dans leurs vies et dans leurs existences. En 
effet, Dieu, le Tout-Puissant, n’a besoin d’être défendu par personne et ne 
veut pas que Son nom soit utilisé pour terroriser les gens 8. »

Pour mesurer le chemin parcouru, il n’est pas inutile de rappeler l’ambiance 
qui régnait entre le Vatican et l’institution d’al-Azhar deux décennies plus tôt. 
En effet, le 10 janvier 2011, dans un discours adressé au corps diplomatique, le 
pape Benoît XVI évoquait deux récents attentats, l’un commis par un commando 
terroriste de l’État islamique d’Irak le dimanche 31  octobre 2010 dans la 
cathédrale de l’Église syriaque catholique de Bagdad, tuant cinquante-huit 
chrétiens, l’autre, le 1er janvier 2011 à Alexandrie par une voiture piégée en 
face de l’église des saints, mettant fin à la vie de vingt et un chrétiens coptes 
et en blessant une centaine d’autres. Le pape dénonçait « les discriminations, 
les abus et l’intolérance religieuse qui frappent aujourd’hui en particulier les 
chrétiens » en ajoutant : « Les paroles ne suffisent pas, il faut l’engagement 
concret et constant des responsables des nations 9. » Jugée par les hautes ins-
tances égyptiennes d’al-Azhar comme « une ingérence inacceptable dans les 
affaires intérieures égyptiennes 10 », l’interpellation de Benoît XVI provoqua ce 
qui fut considéré comme une « rupture de dialogue » entre l’Église catholique 
et cette institution sunnite, qui jouit d’une certaine aura.

8.	 François & al-Tayyeb, « Document sur la fraternité humaine, pour la paix mondiale et 
la coexistence commune », Le Saint-Siège, 4 février 2019, <https://tinyurl.com/yxmma8dw>, 
consulté le 28 février 2025.
9.	 Benoît XVI, « Discours aux membres du corps diplomatique accrédité près le Saint-Siège, à 
l’occasion de la présentation des vœux pour la nouvelle année », Le Saint-Siège, 10 janvier 2011, 
<https://tinyurl.com/y6huc3nf>, consulté le 28 février 2025.
10.	 Frédéric Mounier, « L’université al-Azhar du Caire suspend son dialogue avec Rome », 
La Croix, 21 janvier 2011, <https://tinyurl.com/45mczwbb>, consulté le 28 février 2025.



	 4	 les Cahiers du MIDEO 7

Le 13 mars 2013, l’élection du pape François fut l’occasion de rouvrir la 
voie du dialogue avec al-Azhar. Trois ans plus tard, le 23 mai 2016, une visite 
qualifiée d’historique au Vatican réunissait Ahmad al-Tayyeb, le grand imam 
d’al-Azhar, et Jorge Bergoglio, évêque de Rome et pape de l’Église catholique. 
Au-delà de la rencontre « très cordiale », selon les paroles du Saint-Siège, le 
repas partagé auquel François invita « spontanément » Ahmad al-Tayyeb leur 
permit de nouer une relation de confiance.

La fraternité universelle déclarée à Abu Dhabi en février 2019 s’inscrit dans 
cette trajectoire. Elle se veut le reflet d’une rencontre entre ces deux repré-
sentants d’instances religieuses, qui, malgré la différence dans leur degré de 
représentativité et la nature de leur autorité, ont souhaité non seulement créer 
une nouvelle manière de se parler, mais aussi parler ensemble, d’une seule voix. 
Huit cents ans après la rencontre entre saint François et le sultan Malik al-Kamil 
à Damiette, en Égypte, durant le mois d’août 1219, cette déclaration commune 
rappelle la portée historique et la force des gestes symboliques dans ce qui 
apparaît comme un tournant dans les relations islamo-chrétiennes. Elle est, au 
dire du pape François lui-même, à la racine de son encyclique « Fratelli tutti » 
sur la fraternité et l’amitié. Dès l’ouverture de ce texte, François précise que 
cette notion de fraternité avait déjà inspiré l’écriture de l’encyclique « Laudato 
si’ », en date du 24 mai 2015. Mais il ajoute aussitôt :

Si pour la rédaction de Laudato si’ j’ai trouvé une source d’inspiration chez 
mon frère Bartholomée, Patriarche orthodoxe qui a promu avec beaucoup de 
vigueur la sauvegarde de la création, dans ce cas-ci, je me suis particulière-
ment senti encouragé par le Grand Imam Ahmad al-Tayyeb que j’ai rencontré 
à Abou Dhabi pour rappeler que Dieu « a créé tous les êtres humains égaux en 
droits, en devoirs et en dignité, et les a appelés à coexister comme des frères 
entre eux 11 ».

Alors, cette déclaration émergeait comme un cri contre l’extrémisme au 
nom de la religion ; elle était une invitation à ne pas exclure l’autre, quelle 
que soit la raison. Cinq ans sont passés, et elle demeure un cri, notamment 
dans le contexte mondial et moyen-oriental où sévissent des guerres et des 
tensions, dont certaines au nom de la religion, et où certains individus se 
voient privés de droits civils fondamentaux au nom de la religion.

11.	 François, « Fratelli tutti. Lettre encyclique sur la fraternité et l’amitié sociale », Le Saint-Siège, 
3 octobre 2020, <https://tinyurl.com/3pj8sn57>, consulté le 28 février 2025.



Liminaire	 5

Dans plusieurs régions du monde, l’appel à la fraternité humaine apparaît 
comme un slogan vide de sens, si bien qu’il est nécessaire de s’interroger. 
Suffit-il d’appeler à la fraternité pour la voir se réaliser ? Évidemment, non. 
Il n’est pas évident de considérer l’autre, différent culturellement et reli-
gieusement, comme un frère en humanité à l’instar du frère biologique ou du 
coreligionnaire. Les récits des traditions religieuses regorgent d’histoires qui 
mettent en scène des frères se comportant en ennemis et s’entretuant. Dans ce 
cadre, quels sont les critères pour comprendre cette notion de fraternité ? La 
fraternité humaine est-elle en mesure de donner un autre horizon aux relations 
internationales et géopolitiques ? Quels sont les fondements d’une fraternité 
réconciliée qui relit son histoire et sa vision religieuse en prenant en compte 
l’exigence d’une réconciliation avec soi-même, avec son histoire et avec l’autre ? 

Comment la fraternité peut-elle être en mesure de nous faire passer d’une 
position concurrentielle, selon laquelle l’autre est vu comme un ennemi ou comme 
un mécréant, à une logique de rencontre et de dialogue avec les autres cultures et 
les autres civilisations, entre hommes et femmes, entre croyants et non-affiliés à 
une religion, ainsi qu’entre croyants de traditions religieuses différentes ? Cette 
notion de fraternité universelle serait-elle l’antidote au rejet de l’autre que l’on 
trouve dans les traditions chrétiennes sous la forme de l’accusation de déviance 
hérétique et dans la tradition musulmane sous celle de mécréance (kufr) ?

C’est ce que nous attendons de ce type de congrès universitaire, qui 
s’interroge avec objectivité et méthodologie académique sans toutefois exclure 
le respect d’un avis contraire et la discussion amicale. En adressant les vœux 
les plus chaleureux de réussite à ces travaux, je voudrais remercier toutes les 
personnes qui ont répondu favorablement à notre appel à contributions, tous 
les chercheurs et tous les participants. Ce congrès n’aurait pas pu avoir lieu 
sans la contribution organisationnelle du centre de recherche et de conseil 
Trends 12, sans la participation active du comité de coordination de PLURIEL 13 
et l’implication de la Chaire Anawati de l’Idéo. 

Michel Younès, Coordinateur général de Pluriel  
(Plateforme universitaire de recherche sur l’islam en Europe et au Liban) 

12.	 Avec notamment l’appui de son directeur général, Muhammad Abdallah al-Aly, et de son 
conseiller scientifique, Fattouh Haykal, et l’aide organisationnelle d’Abdallah al-Hammadi et 
du « médiateur » entre PLURIEL et Trends, Wael Saleh.
13.	 Laurent Basanese (Italie), Michaela Neulinger (Autriche), Jaime Flaquer (Espagne), 
Alessandro Ferrari (Italie), Roula Talhouk (Liban), Dirk Ansorge (Allemagne), Emmanuel Pisani 
(Égypte), Ali Mostfa (France), Diego Sarrió Cucarella (Italie) et Wael Saleh (Émirats arabes unis). 
J’ajoute à cette liste l’équipe organisationnelle française : Lorraine Guitton et Raphaël Georgy.



LES CAHIERS DU MIDEO 7

Le 8 décembre� 2018 étaient béatifiés à Oran dix-neuf religieux martyrs 
 	 assassinés en Algérie entre le 8 mai 1994 et le 1er août 1996, durant 
	 ce que l’on a appelé la « décennie noire 1 » : Paul-Hélène et Henri ; 

Esther et Caridad ; Jean, Alain, Charles et Christian ; Bibiane et Angèle-Marie ; 
Odette ; Paul, Christophe, Luc, Michel, Célestin, Bruno et Christian, leur 
prieur ; et Mgr Pierre Claverie, sang mêlé avec celui de son jeune ami mu-
sulman, Mohamed Bouchikhi, tués dans l’explosion d’une bombe devant 
l’évêché d’Oran. Une célébration inédite en terre d’islam, non pour glorifier 
des martyrs, mais bien pour surmonter ensemble le traumatisme de ces vies 
emportées par la violence, avec des dizaines de milliers d’autres. Leurs vi-
sages présidaient la célébration sur fond de prénoms algériens représentant 
ces vies sacrifiées. Un martyrologe interreligieux et une célébration à ciel et 
murs ouverts, devant les familles spirituelles et de sang des bienheureux, du 
survivant de la communauté de Tibhirine, de l’archevêque émérite d’Alger, 
Mgr Henri Teissier (pasteur durant la période et à l’origine de l’introduction de 
la cause de béatification), des autorités algériennes et de nombreux imams sur 
« l’esplanade du vivre-ensemble » de Santa Cruz, inaugurée la veille, adressent 

1.	 Ce texte s’appuie sur une conférence prononcée le 24 janvier 2023 à la Faculté Loyola 
Paris.

MARIE-DOMINIQUE MINASSIAN

UNIVERSITÉ DE FRIBOURG (SUISSE)

Et le Verbe s’est fait frère

La fraternité vécue à Tibhirine



	 30	 MARIE-DOMINIQUE minassian

au monde un signe d’espérance : « Nous croyons que cet événement inédit 
dans votre pays dessinera un grand signe de fraternité dans le ciel algérien 
à destination du monde entier 2. »

Au lendemain de cette célébration, Mgr Jean-Paul Vesco, évêque d’Oran, 
confiait à un média suisse : « Le message “béatification = fraternité” est passé. 
C’est une volonté de rentrer en fraternité. Nous avons réalisé hier qu’il s’agis-
sait bien de cela : vivre en frères malgré nos différences religieuses 3. » Lors 
du récent colloque organisé à l’occasion du cinquième anniversaire de cette 
béatification, il rappelait que cette fraternité vécue à Tibhirine, à Tizi Ouzou 
ou à Alger fut la clé de lecture de cette célébration : celle d’une fraternité en 
acte 4.

Une béatification dans la droite ligne d’une histoire

Nul n’avait entendu parler de cette petite communauté de Tibhirine vivant 
dans l’Atlas algérien jusqu’à cet événement qui a bouleversé l’opinion publique. 
Leur propos de vie, empreint d’humilité et de simplicité, trouve l’une de ses 
plus belles expressions dans cette citation du prieur : « Dieu a tant aimé les 
Algériens qu’il leur a donné son Fils, son Église, chacun de nous. “Il n’y a pas 
de plus grand amour que de donner sa vie pour ceux qu’on aime” (Jn, XV, 13), 
et cela instant après instant 5. »

C’est en 1938 que cette communauté s’installe sur le domaine agricole de 
Tibhirine. Le passage de la devise de la toute première abbaye cistercienne, 
fondée au milieu du xixe siècle à Staouëli (Ense, cruce et aratro, « Par l’épée, 
la croix et la charrue »), à celle de Tibhirine (Signum in montibus, « Un signe 
sur la montagne ») illustre bien l’évolution de l’intention de cette présence 
religieuse en terre musulmane 6. La communauté va traverser l’histoire chao-
tique du pays, en épouser la mue après l’indépendance et finalement choisir 

2.	 François, « Message pour la béatification des martyrs Mgr Pierre Claverie, o.p., évêque 
d’Oran et de 18 compagnons (religieux et religieuses) en Algérie ».
3.	 Interview de Mgr Jean-Paul Vesco, 9 décembre 2018 (https://www.cath.ch/newsf/jean-
paul-vesco-la-beatification-des-19-un-evenement-exceptionnel-pour-tous/, consulté le 19 
janiver 2024).
4.	 Minassian & Negel (éd.), Les dix-neuf martyrs d’Algérie, p. 29-30.
5.	 Chergé, « L’Église, c’est l’Incarnation continuée », p. 304.
6.	 Voir Fyot (éd.), Notre-Dame de l’Atlas : mystère d’une secrète fécondité.



Et le Verbe s’est fait frère	 31

la précarité d’une présence appréciée de ses voisins, mais souvent remise en 
question par les autorités. 

Au début de l’année 1991, la violence éclate dans tout le pays après que des 
élections ont été remportées par le Front islamique du salut (FIS), mais non 
validées par les autorités algériennes, qui interrompent le processus. Le bras 
armé du FIS, le Groupe islamique armé (GIA), lance un ultimatum sommant les 
étrangers de quitter le pays au 1er décembre 1993. La communauté de Tibhirine 
fait le choix de rester. Frère Christian entame l’écriture de son testament, 
« Quand un à-Dieu s’envisage 7 ». Les assassinats d’étrangers se multiplient. 
Le 14 décembre, ce sont douze ouvriers croates connus des frères qui sont 
égorgés sur un chantier à Tamesguida, à quelques kilomètres du monastère, 
parce que chrétiens. La nuit de Noël, le groupe du GIA à qui l’on attribue cet 
assassinat fait irruption au prieuré de Notre-Dame de l’Atlas. Le face-à-face 
saisissant entre Sayah Attiah, le chef du groupe armé, et Christian de Chergé 
est admirablement restitué dans le film Des hommes et des dieux, inspiré de 
cette histoire 8. Malgré le refus opposé à ses exigences, le groupe repart ce 
soir-là, laissant les frères sains et saufs. Ils vivent sous la menace jusqu’à cette 
nuit du 26 au 27 mars 1996, quand sept des moines sont enlevés. Deux sont 
rescapés : les frères Jean-Pierre et Amédée. L’enlèvement est revendiqué par 
le GIA, qui réclame un échange de prisonniers. La communauté internationale 
se mobilise. Mais à la fin du mois de mai, un nouveau communiqué annonce 
leur mort. Leurs têtes sont retrouvées à l’entrée du village voisin.

Voir dans l’autre un frère

Le témoignage de cette communauté fait écho au chemin de fraternité 
initié au tout premier jour de son pontificat par François et poursuivi dans le 
dialogue fraternel avec le cheikh Ahmad al-Tayyeb, grand imam d’al-Azhar. 
Il fournit une illustration de la conviction centrale du document qu’ils ont 
cosigné le 4 février 2019 à Abu Dhabi : « La foi amène le croyant à voir dans 
l’autre un frère à soutenir et à aimer 9. »

Le face-à-face entre frère Christian et Sayah Attiah en offre une illustration. 
Christian en fait le récit le 8 mars 1996 à Alger :

7.	 Moines de Tibhirine, Heureux ceux qui espèrent, p. 464-466 (version manuscrite, p. 486-487).
8.	 Film de Xavier Beauvois (2010), primé au festival de Cannes 2010 et aux Césars 2011, dont 
les droits ont été achetés dans plus de quarante pays.
9.	 François & al-Tayyeb, « Document sur la fraternité humaine », avant-propos.



	 32	 MARIE-DOMINIQUE minassian

Quand, pendant un quart d’heure, je me suis trouvé en tête-à-tête avec le 
meurtrier des douze croates, Sayah Attiah, qui était le grand chef du GIA 
[Groupe Islamique Armé] dans notre coin, il s’est présenté comme tel. […] Il avait 
commencé par accepter de sortir de la maison, car je ne voulais pas parler 
avec quelqu’un en armes dans une maison qui a vocation de paix. Nous nous 
sommes donc retrouvés dehors 10. 

Moment crucial et de haute intensité dans la rencontre. L’invitation à voir 
en chaque homme un frère résonne évidemment comme un impossible en 
face du responsable direct du massacre de proches. Comment serrer la main 
d’un tel homme ? Comment le considérer comme un homme ? Comment le 
considérer comme un frère ? Christian poursuit :

À mes yeux, il était désarmé. Nous avons été visage en face de visage. Il a 
présenté ses trois exigences et par trois fois j’ai pu dire non, ou « pas comme 
cela ». Il a bien dit « vous n’avez pas le choix » ; j’ai dit : « si j’ai le choix ». Non 
seulement parce que j’étais le gardien de mes frères, mais aussi parce qu’en 
fait, j’étais le gardien de ce frère qui était là en face de moi et qui devait pou-
voir découvrir en lui autre chose que ce qu’il était devenu. Et c’est un peu cela 
qui s’est révélé dans la mesure où il a cédé, où il a fait l’effort de comprendre. 
On entend dire que ce sont des bêtes immondes, ce ne sont pas des hommes, 
qu’on ne peut pas traiter avec eux. Je dis, moi : si nous parlons comme cela, il 
n’y aura jamais de paix 11.

Le premier pari, c’est celui du dialogue : cet homme est-il capable d’en-
tendre quelque chose d’une demande, d’un respect ? La fraternité, pour frère 
Christian, commence dans l’ordre de la parole. Cela entraîne le déplacement 
des deux hommes en dehors du monastère et les situe à égalité, sur le terrain 
d’une rencontre possible. Le second pari, c’est celui de la liberté, qui s’affirme 
et qui puise sa source et sa force dans celle du Christ : « Ma vie, nul ne la 
prend, mais c’est moi qui la donne » (Jn, X, 18). Christian l’avait rappelé dans 
les premières lignes de son testament : 

S’il m’arrivait un jour – et ça pourrait être aujourd’hui – d’être victime du ter-
rorisme qui semble vouloir englober maintenant tous les étrangers vivant en 

10.	 Chergé, « L’Église, c’est l’Incarnation continuée », p. 309.
11.	 Chergé, « L’Église, c’est l’Incarnation continuée », p. 309.



Et le Verbe s’est fait frère	 33

Algérie, j’aimerais que ma communauté, mon Église, ma famille, se souviennent 
que ma vie était DONNÉE à Dieu et à ce pays 12.

Liberté souveraine en face de cet homme qui aurait pu ne rien entendre… 
Le double motif qui a porté Christian, c’est la responsabilité de ses frères, dont 
il était le « gardien » en tant que prieur, mais aussi la responsabilité parti-
culière de ce frère-là, qui devait pouvoir s’éprouver autrement que comme 
l’assassin auquel on le réduisait. Frère Christian s’est donc risqué, à la lumière 
de sa foi lui intimant une autre qualité de regard à rechercher, par-delà le 
visage du meurtrier, celui du frère, afin que cet homme puisse retrouver le 
chemin de la vie.

Poursuivant sa relecture, il décline trois conséquences. La première 
concerne le martyre :

Ce que nous appelons le martyre, c’est la vie donnée jusqu’au sang pour la foi. 
[…] C’est très clair que nous ne pouvons souhaiter cette mort, non parce que 
nous en avons peur seulement, mais parce que nous ne pouvons pas souhaiter 
une gloire qui serait acquise au prix d’un meurtre, qui ferait de celui à qui je 
la dois un meurtrier. Dieu ne peut pas permettre cela : « Tu ne commettras 
pas de meurtre », ce commandement tombe sur mon frère et je dois tout faire 
pour l’aimer assez pour le détourner de ce qu’il aurait envie de commettre. Je 
les aime assez, tous les Algériens, pour ne pas vouloir qu’un seul d’entre eux 
soit le Caïn de son frère. Mais d’avance, je confie celui qui, dans sa liberté mal 
éclairée, deviendrait meurtrier à la miséricorde du Père 13.

Christian croit profondément que ce réveil de l’humanité fraternelle 
passe par l’établissement d’un climat favorable dont la responsabilité échoit 
à chacun. Ne laisser personne devenir le Caïn de son frère, tout faire pour 
le détourner de son entreprise de mort et ne jamais quitter de vue ce frère 
perdu auquel il pense en achevant son testament : 

Oui, pour toi aussi je le veux ce MERCI, et cet « À-DIEU » envisagé de toi. Et 
qu’il nous soit donné de nous retrouver, larrons heureux, en paradis, s’il plaît 
à Dieu, notre Père à tous deux 14.

12.	 Moines de Tibhirine, Heureux ceux qui espèrent, p. 464-466.
13.	 Chergé, « L’Église, c’est l’Incarnation continuée », p. 311-313.
14.	 Moines de Tibhirine, Heureux ceux qui espèrent, p. 464-466.



	 34	 MARIE-DOMINIQUE minassian

Progressant dans sa relecture, il formule la deuxième conséquence :

Dans la suite du sermon sur la montagne, Jésus continue : « Vous avez appris 
qu’il a été dit : tu aimeras ton prochain et tu haïras ton ennemi ; moi je vous 
dis : aimez vos ennemis et priez pour ceux qui vous persécutent. » La deuxième 
conséquence, c’est cette exigence de prière. Est-ce que nous prions assez, tous 
azimuts, sans frontières, pour les uns et pour les autres ? […] Après la visite de 
Noël, il m’a fallu quinze jours, trois semaines, pour revenir de ma propre mort. 
On accepte très vite la mort, ne vous inquiétez pas, mais pour reprendre pied 
ensuite, on met du temps. Après je me suis dit : ces gens-là, ce type-là, avec 
qui j’ai eu ce dialogue tellement tendu, quelle prière je peux faire pour lui ? 
Je ne peux pas demander au Bon Dieu : « Tue-le ! » Mais je peux demander : 
« Désarme-le. » Après, je me suis dit : ai-je le droit de demander : « désarme-le », 
si je ne commence pas par demander : désarme-moi et désarme-nous en 
communauté. C’est ma prière quotidienne, je vous la confie tout simplement 15.

La prière et l’intercession sans frontières sont la réquisition et l’engagement 
dans cette conversion invitant à regarder cette violence non pas à l’extérieur 
de soi, mais à entrer dans le guet de celle qui se cache en soi et dans les rela-
tions 16. Cherchant l’impulsion de cette conversion, Christian va puiser à une 
double source :

L’extraordinaire UNITÉ en Jésus. Cette prière nous fait CO-EXISTER en Jésus. 
Exister ensemble : « Qu’ils aient en eux l’amour dont Tu m’as aimé ! » Parce que 
cette prière est unité du Père et du Fils, elle est accessible à un pluriel garanti 
par l’Esprit. Elle est table ouverte. Elle est ce NOM accessible à tous : PÈRE, 
qui nous contient, qui est espace de fraternité universelle, d’où nul ne saurait 
être exclu de notre seul gré : « Seigneur, ne leur compte pas ce péché ! » […]
L’image de ma mère (fête des mères) qui a eu l’extraordinaire idée de mettre 
dans son livre de prière la photo de Sayah Attiah, l’émir de notre Noël. L’amour 
de mon cœur d’homme peut devenir l’amour de Dieu pour tous les hommes. Il 
y faut la distance, le recul, d’une « ascension ». La prière = attrait – elle élève – 

15.	 Chergé, « L’Église, c’est l’Incarnation continuée », p. 313-314.
16.	 Frère Christophe avait développé une idée similaire : « l’analyse par la croix ». Voir 
Minassian, La spiritualité de frère Christophe, moine de Tibhirine, p. 295, 572.



Et le Verbe s’est fait frère	 35

et alors elle attire ; et plus elle s’élève, plus elle voit la BONTÉ cachée dans 
l’homme, et plus elle communie de compassion à la miséricorde de Dieu 17.

La prière de Jésus et l’exemple maternel l’encouragent à intensifier sa 
prière, qui teinte son regard de bonté et qui l’habilite à rechercher cette 
dernière au creux de tout homme. Belle consonance avec la philosophie du 
visage d’Emmanuel Lévinas 18…

Frère Christian tire une troisième conséquence pour ses auditeurs, le 
pardon :

Le frère Henri [Vergès], qui se savait dans un quartier chaud, dans la dernière 
lettre qu’il m’écrivait en février : « Dans nos relations quotidiennes, prenons 
ouvertement le parti de l’amour, du pardon, de la communion, contre la haine, 
la vengeance, la violence. » […] 
Pour exorciser toutes ces tendances qu’il y a en nous à choisir notre camp, 
à dresser les uns contre les autres, à donner des prix de qualité ou des prix 
d’horreur, nous avons eu cet instinct, en communauté, instinct que je trouve 
après coup sauveur – mais ça nous est venu comme ça – nous désignons les 
montagnards, ceux que l’on appelle les terroristes, les « frères de la montagne », 
et les forces armées, nous les appelons les « frères de la plaine ». C’est très 
commode pour parler au téléphone. C’est une manière de rester en fraternité 19.

Un des moyens privilégiés pour incarner ce parti pris de l’amour, c’est 
de réinvestir le champ du langage, d’y retrouver la note fraternelle et de se 
repositionner en toutes circonstances grâce à la boussole de la fraternité. 
Cet effort consonne profondément avec l’invitation qu’avait lancée le pape 
François dans son encyclique programmatique « La joie de l’Évangile » :

Il s’agit d’apprendre à découvrir Jésus dans le visage des autres, dans leur voix, 
dans leurs demandes. C’est aussi apprendre à souffrir en embrassant Jésus 
crucifié quand nous subissons des agressions injustes ou des ingratitudes, sans 
jamais nous lasser de choisir la fraternité. Il y a là la vraie guérison, du moment 
que notre façon d’être en relation avec les autres, en nous guérissant réellement 
au lieu de nous rendre malade, est une fraternité mystique, contemplative, qui 

17.	 Chergé, L’Autre que nous attendons, p.  463-464 (homélie du 7e  dimanche de Pâques, 
28 mai 1995).
18.	 Voir notamment Lévinas, Totalité et infini.
19.	 Chergé, « L’Église, c’est l’Incarnation continuée », p. 314-316.



	 36	 MARIE-DOMINIQUE minassian

sait regarder la grandeur sacrée du prochain, découvrir Dieu en chaque être 
humain, qui sait supporter les désagréments du vivre-ensemble en s’accro-
chant à l’amour de Dieu, qui sait ouvrir le cœur à l’amour divin pour chercher 
le bonheur des autres comme le fait leur Père qui est bon 20.

Exprimer la fraternité humaine

« Voir dans l’autre un frère à soutenir et à aimer » n’est cependant pas 
suffisant. Le « Document sur la fraternité humaine », publié en 2019, va plus 
loin : « Le croyant est appelé à exprimer cette fraternité humaine en sau-
vegardant la création et tout l’univers et en soutenant chaque personne, 
spécialement celles qui sont le plus dans le besoin et les plus pauvres 21. » 
Le pape François est formel : « Aujourd’hui la fraternité est la nouvelle 
frontière de l’humanité. Soit nous sommes frères, soit nous nous détruisons 
mutuellement 22. » Il avait d’ailleurs tracé les conditions de possibilité de cette 
fraternité universelle dans son encyclique : « Un chemin de fraternité, local 
et universel, ne peut être parcouru que par des esprits libres et prêts pour 
de vraies rencontres 23. »

L’exemple du dialogue tendu entre les deux hommes offre de nouveau 
une ressource pour concrétiser ce deuxième aspect. Il aurait pu s’arrêter au 
refus de frère Christian d’accéder aux exigences du GIA et à la promesse du 
groupe de revenir. À ce moment de la nuit, les frères, et Christian le premier, 
auraient pu se satisfaire d’être encore en vie. Mais Christian s’est risqué à une 
parole qui a placé la rencontre à un autre niveau :

Après notre entretien dans la nuit, je lui ai dit : « Nous sommes en train de 
nous préparer à célébrer Noël, pour nous c’est la naissance du Prince de la 
Paix, et vous venez comme cela, en armes ! » Il a répondu : « Excusez-moi, je ne 
savais pas… ». Je ne couvre aucun… Ce n’est pas à moi de porter un jugement, 
chacun de ses crimes est horrible, mais ce n’est pas une bête immonde. C’est 
à la miséricorde de Dieu maintenant de s’exercer 24.

20.	 François, « Evangelii gaudium », § 91-92.
21.	 François & al-Tayyeb, « Document sur la fraternité humaine », avant-propos.
22.	 François, « Message à l’occasion du 2e anniversaire de la signature du Document ».
23.	 François, « Fratelli tutti », § 50.
24.	 Chergé, « L’Église, c’est l’Incarnation continuée », p. 310.



Et le Verbe s’est fait frère	 37

C’est peut-être dans cette parole que nous pouvons situer cet essai de 
manifester cette fraternité. En faisant référence à Noël, Christian va chercher 
son interlocuteur sur le terrain de la paix. Cet homme s’excuse… Indice de la 
réception de cette parole audacieuse ? Le croyant parle au croyant. Le respect 
comme indice et comme signe d’une fraternité accueillie ? 

Nous voyons ici une posture se dessiner : celle des bras ouverts. « Quand 
j’étends les bras, […] c’est pour embrasser, c’est pour aimer 25 », rappelait 
Christian, citant un ami soufi. Cette fraternité vécue à Tibhirine se retrouve 
dans les lettres circulaires annuelles de la communauté. Fraternité religieuse 
nouée avec les Petites Sœurs de Jésus, auxquelles les frères ont offert deux 
pièces d’un de leurs bâtiments afin qu’elles puissent avoir un lieu de repos 
pour les mois d’été 26. Fraternité ecclésiale lorsqu’ils apportent leur soutien à 
l’évêque et à ses prêtres restés au milieu de la tourmente 27. Fraternité « hors 
clôture » lorsqu’ils inventent un jumelage avec la Bergerie de Berdine, en 
France, prévoyant des échanges avec les personnes accueillies par l’association, 
prises dans la spirale de la drogue ou de l’alcool 28. Fraternité interreligieuse 
avec les membres du Ribât es-Salâm 29 (« Lien de la paix ») :

Voici bientôt dix ans qu’il poursuit sa course, unissant des chrétiens qui se 
veulent directement attentifs aux dimensions spirituelles de la vie des mu-
sulmans, et intégrant dans sa démarche et sa prière nos frères ʿ Alawyyines de 
Médéa. Au printemps, nous nous étions demandé : « Comment la vie spirituelle 
de l’autre m’interpelle dans la mienne 30 ? »

Un partage existentiel stimulant qui se vivait deux fois par an au monastère, 
où s’échangeaient au quotidien les perles de cette fraternité avec le voisinage :

Nous avons offert une grande pièce (ex-salle d’attente du dit PMI) à nos voisins 
comme salle de prière, en attendant la construction d’une mosquée prévue 
pour le village. Ainsi, nos prières cohabitent depuis six mois dans le même 

25.	 Chergé, L’Autre que nous attendons, p. 403 (homélie du 14 septembre 1993).
26.	 Moines de Tibhirine, Heureux ceux qui espèrent, p. 411 (Chergé, « Chronique de l’espérance 13 » 
[Noël 1977], 13 décembre 1977). 
27.	 Moines de Tibhirine, Heureux ceux qui espèrent, p. 733 (lettre circulaire, 1992).
28.	 Moines de Tibhirine, Heureux ceux qui espèrent, p. 719 (lettre circulaire, 1990).
29.	 Groupe initié en 1979 par quelques chrétiens et rapidement rejoint par des musulmans 
et une ṭarīqa soufie. Voir la contribution de Livia Passalacqua dans ce volume.
30.	 Moines de Tibhirine, Heureux ceux qui espèrent, p. 706 (lettre circulaire, 1988).



	 38	 MARIE-DOMINIQUE minassian

enclos, et nous sommes nombreux à penser, de part et d’autre, qu’elles font 
aussi bon ménage dans le Cœur de Dieu.
Nous avons également développé l’expérience d’association dans l’exploita-
tion d’une partie du jardin « hors les murs ». Quatre jeunes pères de famille 
partagent avec nous travail et vente des produits maraîchers 31. 

Le journal de frère Christophe 32 dévoile combien cette proximité au jardin, 
ce partage de vie et des ressources que ce voisinage impliquait, ont aussi pro-
fondément nourri la communauté. Fraternité contemplative qui a su partager 
les gestes et les paroles fraternels de ses voisins et amis musulmans : 

Avec les voisins, la relation est christique : quand Ali, hier nous apporte dix 
pains, parce que Jean-Pierre n’a pu en trouver depuis deux jours ; quand l’in-
quiétude, l’angoisse nous tiennent proches, dans une même précarité et dans 
une même confiance dans le Plus Grand 33.

C’est ce propos de vie fraternelle intensifié aux heures les plus noires 
qui a permis que ne s’éteigne pas l’espérance de temps meilleurs. Ce fut la 
tendresse humaine manifestée pour que s’entretienne l’idée que ce mal, qui 
semblait prévaloir, n’aurait pas le dernier mot : 

Notre toute petite Église si menacée d’effacement comme à d’autres époques de 
sa longue histoire, peut encore se redire les paroles de Jean-Paul II aux évêques 
de la CERNA [Conférence des évêques de la région Nord-Afrique], lors d’une récente 
visite ad limina : « Au milieu des musulmans, votre Église est un signe. Et on ne 
demande pas à un signe de faire nombre, mais de faire signe 34. »

Parole forte devenue plus urgente encore au regard du drame algérien… 
Demeurer ce signe d’un amour et d’un don plus forts que le meurtre :

Dieu a tant aimé les hommes qu’Il leur a donné son Unique : et le Verbe s’est 
fait FRÈRE, frère d’Abel et aussi de Caïn, frère d’Isaac et d’Ismaël à la fois, frère 

31.	 Moines de Tibhirine, Heureux ceux qui espèrent, p. 707-708 (lettre circulaire, 1988).
32.	 Lebreton, Journal.
33.	 Moines de Tibhirine, Heureux ceux qui espèrent, p. 675 (lettre de frère Christophe à une 
religieuse libanaise, 2 avril 1995).
34.	 Chergé, « Témoignage lors de la rencontre des prêtres de Rabat (Maroc), 
17-18 novembre 1994 ».



Et le Verbe s’est fait frère	 39

de Joseph et des onze autres qui le vendirent, frère de la plaine et frère de la 
montagne, frère de Pierre, de Judas et de l’un et l’autre en moi.
L’Heure est venue pour Dieu d’apprendre ce qu’il en coûte d’entrer en fraternité. 
Fils unique, il était venu (d’auprès de Dieu). Frère à l’infini des hommes, il s’en 
retourne auprès de Dieu, entraînant la multitude jusqu’à l’extrême de l’Unique.
C’est un exemple que je vous ai donné : la leçon de choses est là, sur la table, 
avec ce pain et cette coupe à partager, mais le livre du Maître, c’est ce geste 
de serviteur cœur et corps livrés, là, de pieds en pieds, de frère en frère, pour 
graver la mémoire. « Mon frère et ma sœur, et ma mère, ce sont ceux-là qui 
feront, aux plus petits de mes frères, ce que j’ai fait là avec vous. » Rien de 
plus pur désormais qu’une assemblée de frères s’aimant de proche en proche 
jusqu’à l’extrême de la patience et de la compassion, afin qu’aucun ne se perde 
de ceux que JÉSUS, notre frère, offre ce soir à son Père, comme son propre 
Corps et son propre Sang 35.

La communauté, par la voix de son prieur, ne se paie pas de mots. Elle n’a 
cessé de s’engager dans le sillage du Christ frère : 

Étonnante aventure nocturne de l’universelle intercession, mystère du Christ 
par excellence, conscience instinctive d’une fraternité plus forte que le malheur, 
où la détresse et la tendresse expriment leur éternelle complémentarité : 
Heureux les pauvres de cœur 36 !

Cette « conscience instinctive d’une fraternité plus forte que le malheur » 
évoquée par Christian au lendemain de sa profession solennelle s’enracine 
dans le don de Mohamed, qui, durant son service militaire en 1959, lui sauva 
la vie au prix de la sienne :

Dans le sang de cet ami, j’ai su que mon appel à suivre le Christ devrait trouver 
à se vivre, tôt ou tard, dans le pays même où m’avait été donné ce gage de 
l’amour le plus grand. J’ai su du même coup, que cette consécration de ma 
vie devrait passer par une prière en commun pour être vraiment témoignage 
d’Église. Et puis, a commencé alors un pèlerinage vers la communion des 
saints où chrétiens et musulmans, et d’autres avec eux, partagent la même 
joie filiale. Car je sais pouvoir fixer à ce terme de mon espérance au moins 

35.	 Chergé, L’Autre que nous attendons, p. 455-456 (homélie du Jeudi saint, 13 avril 1995).
36.	 Chergé, L’Autre que nous attendons, p. 11 (homélie du 1er novembre 1976).



	 40	 MARIE-DOMINIQUE minassian

un musulman, ce frère bien-aimé, qui a vécu jusque dans sa mort l’imitation 
de Jésus-Christ. Et chaque eucharistie me le rend infiniment présent, dans la 
réalité du Corps de gloire où le don de sa vie a pris toute sa dimension « pour 
moi et pour la multitude 37 ».

C’est cette même conscience qui a permis à la communauté de demeurer, 
par fidélité envers ses voisins, une présence fraternelle jusqu’au bout.

« Et le Verbe s’est fait frère »

Pendant longtemps, il ne m’est pas venu à l’esprit d’appeler FRÈRE quelqu’un 
d’autre que mes cinq frères. Même la promesse de l’Évangile de récupérer au 
centuple des frères, des sœurs une fois quittée la maison paternelle n’avait 
pas d’écho concret. Je ne l’ai réalisé que la première fois où j’ai eu à dire : « Mes 
frères… », avec mes cinq frères au premier rang, à ma première messe 38.

C’est la célébration eucharistique qui forge une première conscience 
« fraternelle » en dressant la table des frères : fraternité extensive demandant 
simplement de s’y rendre disponible. Cette fraternité sans frontières surpasse 
la fraternité biologique, donnée, pour lui proposer un champ non circonscrit : 

La nouvelle Alliance s’exprime dans la conscience humaine sous forme absolue : 
Tout homme est mon FRÈRE (et en ce sens, nul ne m’est « étranger »). Le 
mystère du Christ, on l’a dit, = le mystère du chrétien = le mystère du FRÈRE 39.

Coïncidence des mystères… Entrer dans le mystère du Christ, c’est 
augmenter le sens du mystère de l’autre et du frère en soi. Cet absolu qui 
identifie le Christ, le chrétien et le frère est un itinéraire rendu possible parce 
que le Christ lui-même l’a vécu :

37.	 Moines de Tibhirine, Heureux ceux qui espèrent, p. 439-440 (Chergé, extrait de « Prier en 
Église à l’écoute de l’islam », Pentecôte 1982). 
38.	 Chergé, Dieu pour tout jour, p. 34 (chapitre du 28 juin 1985).
39.	 Chergé, Dieu pour tout jour, p. 47 (chapitre du 11 septembre 1985).



Et le Verbe s’est fait frère	 41

Il y a une Bonne nouvelle en moi, et c’est simplement Jésus Vivant parmi les 
hommes ; ceux-ci ne peuvent se dire frères que depuis que Jésus est remonté 
vers son Père et que son Esprit murmure en nous l’appel fraternel de sa prière 
universelle. Toute fraternité est un mythe hors de ce mystère pascal. En pé-
nétrant résolument dans la logique pascale, le moine laisse le Père engendrer 
en lui les frères du Christ 40.

Il y a certainement une manière monastique de faire grandir ce mystère du 
frère. C’est un effort d’écoute, premier et maître-mot de la règle de saint Benoît. 
Seule l’écoute de l’Esprit saint peut faire naître le désir de cette fraternité uni-
verselle et lui donner une forme ajustée et pertinente. Christian ajoute que 
cette fraternité ne peut s’envisager en dehors du mystère pascal. Qu’est-ce 
que cela signifie ? C’est au fond une fraternité qui accepte de passer par la 
passion et la mort pour resurgir en vie librement offerte : une « fraternité 
d’au-delà 41 », délivrée de tout souci de soi, dans l’invention permanente de 
ce que l’Esprit discerne par une écoute assidue de la Parole, embrassant peu 
à peu la vie fraternelle et le tout de l’environnement et des événements. 
Une fraternité « sans filtre », à la manière du soleil du Père qui brille sur les 
bons et sur les méchants. Une telle fraternité, reçue au creux d’une lectio di-
vina intégrale 42, exigeante, retrouve ainsi la signifiance d’une vie éprise du 
« Verbe frère », qui prend constamment appui sur sa prière tournée vers le 
Père, source de toute fraternité :

Une prière qui nous fait EXISTER ensemble. Qu’ils aient en eux l’AMOUR 
dont tu m’as aimé ! C’est cela entrer dans le NOM, le connaître de l’intérieur, 
lui donner consistance. Dis-moi ton NOM ! Dieu n’est pas seulement JE SUIS, 
il est AMOUR… parce qu’il est Père. Voici qu’il nous échappe… unique mais 
nous sommes inclus. Ce nom nous contient, comme tous les autres. Il est un 
espace de fraternité 43. 

40.	 Moines de Tibhirine, Heureux ceux qui espèrent, p. 356 (Chergé, 12 août 1973).
41.	 Chergé, Dieu pour tout jour, p. 92-93 (chapitre du 5 février 1986).
42.	 Pour un approfondissement sur la lectio divina intégrale, voir Minassian, « L’écoute à 
l’école des moines de Tibhirine (I). L’écoute de la Parole » ; Minassian, « L’écoute à l’école des 
moines de Tibhirine (II). L’écoute mutuelle » ; Minassian, « L’écoute à l’école des moines de 
Tibhirine (III). L’écoute de l’environnement et des événements ».
43.	 Chergé, L’Autre que nous attendons, p. 17 (homélie du 7e dimanche de Pâques, 18 mai 1980).



	 42	 MARIE-DOMINIQUE minassian

Sa paternité est promesse d’unité. C’est parce que le Fils s’est fait frère 
parmi les hommes que les hommes peuvent à leur tour devenir frères en 
grandissant dans la relation au Fils, qui ne cesse de se recevoir du Père : 

L’incarnation, c’est aussi le mystère de Dieu se naturalisant parmi les hommes 
comme FRÈRE : reconnu comme l’un d’entre nous… Nous connaissons sa mère 
et ses frères qui vivent parmi nous (Jn 6,42). Le chemin qui mène l’homme à 
Dieu va être désormais ce FRÈRE en humanité 44.

La croissance dans la fraternité sera donc liée à la contemplation du Verbe 
« naturalisé » frère, devenu frère en humanité : 

Jésus nous a appris ce que cela voulait dire et il ne pouvait mieux le faire qu’en 
venant prendre place parmi les frères séparés et dispersés pour les rassembler 
comme enfants d’un même Père : le Verbe s’est fait FRÈRE ! Son utilité à lui, 
c’est d’être le Premier dans l’ordre de la communion 45.

Recevoir de lui ces gestes en humanité inspirés, divinisés par sa qualité 
de Fils : 

Comme frère, je suis créé, comme fils, je suis éternel. Frère en humanité, je 
suis marqué par la division du péché. Frère par vocation divine, je suis voué à 
la communion dans le Fils, je suis naturalisé frère en Dieu. La communicatio in 
sacris : Dieu incarné en frère pour que mon frère soit, à mes yeux, UN en Dieu 46.

Il s’agit d’oser une fraternité mûrie par l’ascèse d’une écoute intégrale : 

C’est bien la prière qui m’aide à donner à chacun de mes frères sa juste place, 
par-delà un vivre-ensemble souvent éprouvant. Elle me permet aussi de mieux 
pressentir les convergences malgré la distance, et les complémentarités malgré 
la différence 47.

44.	 Chergé, Dieu pour tout jour, p. 47 (chapitre du 13 septembre 1985).
45.	 Chergé, Dieu pour tout jour, p. 296 (chapitre du 28 septembre 1989).
46.	 Chergé, Dieu pour tout jour, p. 47 (chapitre du 11 septembre 1985).
47.	 Chergé, « Une maison de prière. 8 décembre 1978, Constantine », p. 50-51.



Et le Verbe s’est fait frère	 43

Le climat créé par la prière porte ce grand mouvement. Cette théologie 
monastique de la fraternité illustre la fécondité de tout processus d’écoute 
et d’adhésion profonde à une Parole accueillie en soi, écoutée et recueillie 
chez les autres, et discernée dans l’environnement et les événements. C’est 
l’expérience communautaire de l’écoute de l’Esprit pour que grandissent la 
filiation par adoption et la fraternité par passion. 

Des résonances

Saint François d’Assise, dont le huit centième anniversaire de la rencontre 
avec le sultan al-Kāmil a été célébré en 2019 et qui inspire cette théologie de 
la fraternité, a déployé un regard liturgique et cosmique sur toutes choses. 
Son Cantique des créatures trace la route de la fraternité universelle vécue par 
Charles de Foucauld, dans le sillage duquel les moines de Tibhirine se sont 
inscrits. Frère Christian commente :

Chaque matin, il s’éveille pour chanter ce que chacun a d’unique, trace de 
l’Unique. Le secret même de la vie en fraternité : se reconnaître lié à l’autre :
Par ce qu’il a et qui me manque
Par ce qu’il n’a pas et que je dois lui fournir 48.

« Lecture divine » de toute personne, regard remontant au Créateur qui 
seul voit la bonté de tout être, qui amènent à devenir des « sourciers », des 
« chercheurs » du frère, de la sœur. 

La fraternité humaine est à la fois un pèlerinage et une urgence, un don 
et une construction, un appel et un défi pour aujourd’hui. Les bienheureux 
martyrs d’Algérie, les moines de Tibhirine et tous les musulmans qui ont 
cheminé avec eux sont des figures concrètes pour nous aider à la penser et à 
éclairer les moyens de sa croissance.

48.	 Chergé, L’Autre que nous attendons, p. 115 (homélie de la Sainte-Claire, 11 août 1983).



	 44	 MARIE-DOMINIQUE minassian

Bibliographie

Sources primaires

Chergé (de), Christian, Dieu pour tout jour. Chapitres de père Christian de Chergé à la 
communauté de Tibhirine, 1986-1996, Les cahiers de Tibhirine 1 bis, Godewaersvelde, 
Bellefontaine, 2006 (2004).

Chergé (de), Christian, L’Autre que nous attendons. Homélies de père Christian de Chergé, 
1970-1996, Les cahiers de Tibhirine 2, Godewaersvelde, Bellefontaine, 2009.

Chergé (de), Christian, « L’Église, c’est l’Incarnation continuée » in L’invincible espérance, 
textes recueillis et présentés par Bruno Chenu, Paris, Bayard, 1997 (3e éd.), 
p. 304-316.

Chergé (de), Christian, « Témoignage lors de la rencontre des prêtres de Rabat (Maroc), 
17-18 novembre 1994 », texte inédit.

Chergé (de), Christian, « Une maison de prière. 8 décembre 1978, Constantine » in 
L’invincible espérance, textes recueillis et présentés par Bruno Chenu, Paris, Bayard, 
1997 (3e éd.), p. 50-53.

François, « Evangelii gaudium. Exhortation apostolique aux évêques, aux prêtres et 
aux diacres, aux personnes consacrées et à tous les fidèles laïcs, sur l’annonce 
de l’Évangile dans le monde d’aujourd’hui », Le Saint-Siège, 24 novembre 2013, 
<https://tinyurl.com/crh7hepv>, consulté le 19 janvier 2024.

François, « Message pour la béatification des martyrs Mgr Pierre Claverie, o.p., évêque 
d’Oran et de 18 compagnons (religieux et religieuses) en Algérie », Le Saint-Siège, 
2 décembre 2018, <https://tinyurl.com/59a8nz9b>, consulté le 19 janiver 2024.

François & al-Tayyeb, Ahmad, « Document sur la fraternité humaine, pour la paix 
mondiale et la coexistence commune », Le Saint-Siège, 4 février 2019, <https://
tinyurl.com/yxmma8dw>, consulté le 19 janvier 2024.

François, « Fratelli tutti. Lettre encyclique sur la fraternité et l’amitié sociale », 
Le Saint-Siège, 3  octobre  2020, <https://tinyurl.com/3pj8sn57>, consulté le 
19 janvier 2024.

François, « Message à l’occasion du 2e anniversaire de la signature du Document », 
4 février 2021. https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/pont-
messages/2021/documents/papa-francesco_20210204_videomessaggio-giornata-
fratellanza-umana.html, consulté le 19 janvier 2024.



Et le Verbe s’est fait frère	 45

Lebreton, Christophe, Journal : Tibhirine, 1993-1996. Le souffle du don, Montrouge, Bayard, 
2012.

Moines de Tibhirine, Heureux ceux qui espèrent. Autobiographies spirituelles, Les écrits 
de Tibhirine 1, Paris, Bégrolles-en-Mauges, Montrouge, Le Cerf, Bellefontaine, 
Bayard, 2018.

Sources secondaires

Fyot, Jean-François (éd.), Notre-Dame de l’Atlas : mystère d’une secrète fécondité. Staouëli-
Tibhirine-Fès-Midelt, Kehl, Sadifa Media, 2022.

Lévinas, Emmanuel, Totalité et infini. Essai sur l’extériorité, La Haye, Martinus Nijhoff, 
1961.

Minassian, Marie-Dominique, La spiritualité de frère Christophe, moine de Tibhirine. Éléments 
d’une théologie du Don, Les études sur Tibhirine et les martyrs de la fraternité 5, 
Fribourg, Academic Press, 2024.

Minassian, Marie-Dominique, « L’écoute à l’école des moines de Tibhirine (I). L’écoute 
de la Parole », Collectanea cisterciensia 83, 2021, 4, p. 373-386.

Minassian, Marie-Dominique, « L’écoute à l’école des moines de Tibhirine (II). L’écoute 
mutuelle », Collectanea cisterciensia 84, 2022, 1, p. 76‑89.

Minassian, Marie-Dominique, « L’écoute à l’école des moines de Tibhirine  (III). 
L’écoute de l’environnement et des événements », Collectanea cisterciensia 84, 
2022, 3, p. 333‑352.

Minassian, Marie-Dominique & Negel, Joachim (éd.), Les dix-neuf martyrs d’Algérie. 
Hospitalité et sainteté de la porte d’à côté, actes de colloque, université pontificale 
de Comillas, Madrid, 30 novembre-1er décembre 2023, Les études sur Tibhirine et 
les martyrs de la fraternité 6, Fribourg, Academic Press, 2024. 



	 46	 MARIE-DOMINIQUE minassian

Résumé / Abstract / ملخّص

Parmi les dix-neuf bienheureux martyrs d’Algérie béatifiés à Oran le 
8 décembre 2018, ceux de la communauté de Tibhirine – qui vit au milieu de 
ses voisins musulmans depuis 1938 – présentent un riche témoignage, éclai-
rant ce que peut être une fraternité humaine telle que le pape François et le 
cheikh Ahmad al-Tayyeb l’ont promue dans le document qu’ils ont cosigné : 
une fraternité nourrie par des gestes réciproques qui ont permis de résister 
aux heures les plus noires de l’histoire du pays, une fraternité qui consiste 
pour le croyant à voir en toute personne un frère et une sœur, et à l’exprimer. 
L’exemple de Christian de Chergé et de son face-à-face avec Sayah Attiah, 
chef d’un groupe armé, la nuit de Noël 1993, en est une illustration. Elle prend 
sa source dans une théologie stimulante du « Verbe qui s’est fait frère » et 
s’inscrit dans le sillage de saint François d’Assise et de Charles de Foucauld.

Mots-clés : fraternité, islam, martyrs d’Algérie, Tibhirine, Christian de Chergé, 
regard.

•
Among the nineteen blessed martyrs of Algeria beatified in Oran on 

8 December 2018, those of the Tibhirine community—who has lived among its 
Muslim neighbours since 1938—present a rich testimony illuminating what a 
human brotherhood can be such as Pope Francis and Sheikh Ahmad al-Tayyeb 
promoted in the document they co-signed: a brotherhood nourished by re-
ciprocal gestures which enabled them to withstand the darkest hours in the 
history of this country, a brotherhood that consists, for the believer, in seeing 
every human being as a brother and sister and in expressing this brotherhood. 
The example of Christian de Chergé and his face-to-face encounter with 
Sayah Attiah, the leader of an armed group, on the Christmas eve of 1993, is 
an illustration of this. It is rooted in a stimulating theology of the “Word made 
brother”, in the footsteps of Saint Francis of Assisi and Charles de Foucauld.

Keywords: fraternity, Islam, martyrs of Algeria, Tibhirine, Christian de Chergé, 
look.



Et le Verbe s’est fait frère	 47

•

من بين شهداء الجزائر المباركين التسعة عشر الذين طوبوا في وهران في 8 كانون الأول 

ديسمبر 2018، تقدم جماعة تيبحيرين التي عاشت بين جيرانها المسلمين منذ عام 1938 

البابا فرنسيس  لها  التي روج  الإنسانية  شهادة غنية تضيء ما يمكن أن تكون عليه الأخوة 

والشيخ أحمد الطيب في الوثيقة التي وقعاها. أخوةّ تغذّيها اللفتات المتبادلة التي مكّنتهم من 

الصمود في أحلك الساعات في تاريخ هذا البلد. أخوةّ تقوم، بالنسبة للمؤمن، على اعتبار كل 

إنسان أخاً وأختاً والتعبير عن هذه الأخوةّ. إن مثال كريستيان دي شيرجي ولقائه وجهاً 

لوجه مع صياح عطية، قائد إحدى الجماعات المسلحة، عشية عيد الميلاد عام 1993، هو 

مثال على ذلك. إنها متجذرة في لاهوت محفز لـ »الكلمة الذي صار أخاً«، على خطى القديس 

فرنسيس الأسيزي وشارل دي فوكو.

الكلمات المفتاحية: الأخوة، الإسلام، شهداء الجزائر، تيبحيرين، كريستيان دي شيرجي، 

ية. الرؤ


	Sommaire
	Liminaire
	MARIE-DOMINIQUE MINASSIAN
	Et le Verbe s’est fait frère. La fraternité vécue à Tibhirine


